
دور العلماء والمؤسسات التعليمية في بناء   :الملتقى الوطني

  الحضارة الإسلامية خلال الفترة الوسيطة

كلية العلوم الإنسانية   سات المغاربيةوالدرا لأبحاثلم مخبر التاريخ 0202ديسمبر  3يوم 
 قالمة 5492ماي  8جامعة  والاجتماعية

The Role of Scholars and Educational Institutions in Building 

Islamic Civilization during the Medieval Period 

December 3, 2025 

History Research Laboratory for Maghrebi Studies 

Faculty of Humanities and Social Sciences 

University of 8 May 1945, Guelma 

 

 عنوان المداخلة:

إسهامات المفسرين في ترسيخ القيم الحضارية في الفكر الإسلامي  

 خلال الفترة الوسيطة

 بالإنجليزية:عنوان المداخلة 

The Role of Medieval Qur’anic Exegetes in Shaping and 

Strengthening Civilizational Values within Islamic Thought 

 

 

 

 

 



2 
 

 الملخص:

أنها كانت  السابع والتاسع الهجريين، مبينا يتناول هذا البحث تطوّر حركة التفسير في الفترة الوسيطة بين القرنين

مرحلة نضج علمي وتنوع منهجي أسهم في بلورة رؤية حضارية لمعاني القرآن الكريم. كما يستعرض القيم الحضارية 

الكبرى في القرآن، ويحلل سبل حضورها في الخطاب التفسيري. وقد ركز البحث على ثلاث قيم محورية هي: العدل، 

تماعي، والعلم، لما لها من أثر مباشر في بناء المجتمع والدولة. وخلصت الدراسة إلى أنّ مفسري الفترة والتكافل الاج

الوسيطة لم يكونوا مجرد شارحين لمعاني القرآن الكريم، بل كانوا علماء ومربين أسهموا في ترسيخ وعي حضاري 

ما تزال صالحة للتفعيل في الواقع المعاصر  متكامل عبر مؤلفاتهم ومؤسسات التعليم في عصرهم، وأنّ تلك القيم

 .لتعزيز النهضة الفكرية والاجتماعية

Abstract: 

This study explores the evolution of Qur’anic exegesis during the medieval Islamic period 

(7th–9th centuries AH), demonstrating that it was a formative era characterized by intellectual 

maturity and methodological expansion that helped shape a broader civilizational 

understanding of the meanings of the Qur’an. The research further identifies the core 

civilizational values emphasized in the Qur’an and examines the ways in which they were 

reflected within exegetical discourse. Special attention is given to three foundational values—

justice, social solidarity, and knowledge—due to their central role in constructing a sound 

social and political order. The study concludes that medieval Qur’anic exegetes functioned 

not merely as interpreters of scripture, but as influential scholars and educators who played a 

pivotal role in embedding these values within Islamic thought through their teaching and 

scholarly works. It also affirms the continued relevance of these values as guiding principles 

for contemporary intellectual and societal renewal 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 مقدمة:
الحضارة الإسلامية وترسيخ  المجالات العلمية التي ساهمت في بناء برز مثل علم التفسير أحد أي

وفي الفترة الممتدة بين القرنين السابع والتاسع الهجريين، بلغ علم التفسير مرحلة من النضج  ،قيمها

فقد كان  ،مت في تشكيل الوعي الحضاري للأمةوالاكتمال جعلته أحد أهم المحركات الفكرية التي أسه

الإنسانية، تجمع بين ا في بلورة رؤية قرآنية متكاملة للحياة رواد الفترة الوسيطةفسرون خلال الم

استطاعوا من خلال مناهجهم المتنوعة أن و  ؛العقل والوحي، والعلم والإيمان، والنظر والعمل

كبرى تدعو إلى البناء والإصلاح، وترسّخ مبادئ العدل  حضارية اقيم آيات القرآن الكريميستخرجوا من 

 والعلم والتعايش والإعمار. 

، فإنّ إسهام علم التفسير في صياغة الوعي الحضاري خلال حثيثةوعلى الرغم من هذه الجهود ال

 إشكاليةجاءت هذه المداخلة لتطرح  ومن ثمّ  والبحث،من الدراسة حقه الفترة الوسيطة لم ينل 

 :رئيسية وهي

في ترسيخ القيم الحضارية في المجتمع الإسلامي من  ةخلال الفترة الوسيطكيف أسهم المفسرون 

 ؟آيات القرآن الكريمبيانهم لمعاني خلال 

ويهدف هذا البحث إلى إبراز إسهامات كبار المفسرين في تلك الفترة، أمثال الرازي والقرطبي 

لت أساس النهضة الإسلامية. 
ّ
 والبيضاوي وابن كثير وأبي حيان، في ترسيخ القيم الحضارية التي شك

تجاوز حدود الشرح  يمتكاملا  االتفسيري في العصر الوسيط مشروعا حضاري فقد كان الفكر 

ن والحياة؛ وهو والبيان إلى الإسهام الفعلي في صياغة هوية الأمة، وبناء تصورها المتوازن للعالم والإنسا

ا عن الدور الذي اضطلعت به المؤسسات العلمية والوقفية التي بلغت في تلك ثر مشروع لا يقل أ

 .المرحلة أوج نشاطها

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 النظرية. المبحث الأول: الدراسة

ل فهم تطوّر حركة التفسير في الفترة بين القرنين السابع والتاسع الهجريين، واستجلاء القيم      
ّ
يمث

 في تلك الفترة؛لفهم الدور الذي أدّاه المفسرون  الكبرى في القرآن الكريم، مدخلا أساسيا الحضارية

تفاعلت فيه مختلف المعارف العقدية واللغوية  فقد كان التفسير آنذاك مجالا علميا خصبا

ومن هنا تأتي أهمية الجمع بين البعد التاريخي  ؛والاجتماعية، وأسهم في صياغة الرؤية الحضارية للأمة

، لتكوين إطار نظري يمهّد لتتبع جهود المفسرين في ترسيخ تلك الكريم للتفسير والبعد القيمي للقرآن

 .القيم في الفكر الإسلامي

 حركة التفسير خلال الفترة الوسيطة.تطور المطلب الأول: 

لت    
ّ
فارقة في تاريخ  السابع والتاسع الهجريين، مرحلة بين القرنين الفترة الوسيطة، الممتدة تقريبا مث

فقد شهدت انتقال علم  ،التفسير، اتسمت بتنوع مناهجه واتساع مجالاته وازدهار مراكزه العلمية

يجمع بين الذي " التحليل المنهجي والتركيب العلمي"إلى طور  "البيان اللغوي والرواية"التفسير من طور 

 .(1)يةالرواية والدرا

ساع الرؤية التفسيرية :أولا
ّ
 .نضج المناهج وات

الفترة أن حركة التفسير بلغت درجة كبيرة من النضج؛ إذ يتّضح من مراجعة أعمال أعلام هذه    

وقد أشار السيوطي إلى أن نصيب هذه الحقبة من  ،ظهرت شروح موسّعة تجمع بين المأثور والمعقول 

هذه القرون كثرت التصانيف في  ففيالتأليف التفسيري كان أوسع وأغزر من الفترات التي سبقتها، 

 .(2) ا المناهج بين الإيجاز والإطناب وبين الاعتماد على الأثر أو الاستنباطالتفسير، وتنوعت فيه

ل اتجاها نقديا هـ(777وقد برز في هذه المرحلة تفسير ابن كثير )ت 
ّ
يعتمد على الرواية مع  الذي مث

الذي يعدّ  (مفاتيح الغيب)هـ( بتفسيره 606فخر الدين الرازي )ت ونجد كذلك ، تمحيص الأسانيد

 .(3) على مزج العلوم الفلسفية والكلامية بالدرس القرآني تحليل العقلي في التفسير، ومعلمالل منطلقا

دائرة التفسير لتشمل  ، واتساعالكريم القرآن معانيفي فهم  كس تطورا واضحاهذا التنوع في المناهج يع

 مباحث لغوية وكلامية وأصولية واجتماعية.

 .ازدهار مراكز العلم وانتعاش حركة التأليف :ثانيا

في  لسابع الهجري وما بعده شهد توسعا كبيرا في مدارس العلم وارتقاءإلى أن القرن ا علماءيشير ال    

                                    
 .56–53ص، 1لزركش ي، البرهان في علوم القرآن، جاينظر:  (1)
 .776، ص2السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج ينظر: (2)
 .235، ص1لذهبي، محمد حسين، التفسير والمفسرون، جينظر: ا (3)



5 
 

 .(1)طرائق التدريس، مما انعكس مباشرة على حركة التأليف في التفسير

فقد ازدهرت المدارس النظامية، وانتعشت حلقات العلم في القاهرة ودمشق وقرطبة وفاس، وبرزت 

عنى بجمع العلوم القرآنية وتبويبها.
ُ
 الحاجة إلى مؤلفات تفسيرية موسوعية ت

ى هذا الازدهار في تفسير القرطبي )ت 
ّ
مرجعا  "الجامع لأحكام القرآن"هـ( الذي جعل من كتابه 671ويتجل

بمقاصد  ل الفقهي والاجتماعي، ويعكس وعيا حضاريايجمع بين الرواية والتحلي فقهيا وتفسيريا

 .الشريعة وواقع الناس

 .البعد الحضاري في اتجاهات التفسير :ثالثا

نحو التفسير الحضاري  لمناهج والأساليب، بل شهد اتجاهاالتفسير في هذه الفترة على الم يقتصر تطور 

 بالواقع الاجتماعي والفكري. معاني القرآن الكريمالذي يربط 

بالقيم التي  لى استيعاب الواقع، وأعمق اتصالا وهكذا أصبح التفسير في الفترة الوسيطة أكثر قدرة ع

 أسهمت في تشكيل البناء الحضاري الإسلامي.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                    
 .172، ص1ج البرهان في علوم القرآن، الزركش ي،  (1)



6 
 

 الكريم.المطلب الثاني: القيم الحضارية الكبرى في القرآن 

ل القرآن الكريم المنظومة الأساس للقيم التي وجّهت بناء     
ّ
الحضارة الإسلامية، وقد اهتمت كتب  يمث

علوم القرآن والمصنفات الجامعة ببيان هذه القيم، وتحديد معانيها، وشرح المقصود منها في ضوء 

ل هذه القيم إطارا ،ةالآيات القرآني
ّ
 ومن أبرز هذه القيم:  ،يوجّه حياة الإنسان والمجتمع عاما وتمث

 ل.قيمة العد أولا:

أساس انتظام  أكد على ذلك عدد من العلماء، فهو يُعدّ العدل القيمة المركزية في البناء القرآني، وقد 

 .(1) أصل العمران القرآنيو   مصالح العباد

 .قيمة الكرامة الإنسانية :ثانيا

﴾﴿و  ن لمبدأ الكرامة في قوله تعالى: أسّس القرآ م  نِي آد  ا ب  مْن  رَّ
 
دْ ك

 
ق

 
هذه الآية  دراز عبد الله وقد اعتبر  ،ل

  .(2)لفلسفة الأخلاق القرآنية أساسا

 .والمعرفةقيمة العلم : ثالثا

كما قال العلماء وهو  التكليف موقوف على العلمف، للارتقاء الحضاري  يجعل القرآن العلم شرطا

  .(3) السبيل إلى السداد والرشد

 .قيمة التكافل الاجتماعي رابعا:

ابن عاشور بأن آيات الإنفاق  أشار وقد  ،برز القرآن التكافل بوصفه نظاما لحفظ توازن المجتمعيُ 

 . (4)"لتماسك الجماعة أساس"

 .(5)"دفع ضرر الفقر عن الأمة"مقصد الزكاة  من جعلومنهم 

 .قيمة الإصلاح والعمران خامسا:

مْ  العلماء أكدوقد  ،يعتبر القرآن الإصلاح والعمران من المقاصد العليا
ُ
ك ر  عْم  اسْت  على أن قوله تعالى ﴿و 

ا﴾ يدل على    .(6)مقصد شرعي أصيلالعمران  أنفِيه 

أن القيم القرآنية الكبرى ليست معاني أخلاقية فحسب، بل هي أسس  القول في ذلك كلهوصفوت 

                                    
 .263، ص1التحرير والتنوير، جابن عاشور،  /176، ص22ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج / 177، ص1القرافي، الفروق، جينظر:  (1)
 .102دراز، النظام الأخلاقي في القرآن، ينظر:  (2)
 .76، ص2ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج /276، ص2الشاطبي، الموافقات، جنظر: ي (3)
 .102، ص2التحرير والتنوير، ج (4)
 .55، ص2القرافي، الفروق، جينظر:  (5)
 .70، ص12التحرير والتنوير، ج نظر:ي (6)



7 
 

 حضارية تبني الإنسان وتوجّه المجتمع وتمهّد لدور المفسرين في ترسيخها خلال الفترة الوسيطة.

 .المبحث الثاني: القيم الحضارية في تفاسير الفترة الوسيطة

د الحضارية التي حملتها تفاسير الفترة الوسيطة، حيث لم يمثل هذا المبحث محاولة لكشف الأبعا    

يقتصر المفسرون على بيان معاني القرآن الكريم، بل سعوا إلى إبراز القيم التي يقوم عليها البناء 

العدل، والتكافل  :الاجتماعي والفكري للأمة. وقد برز في هذه التفاسير اهتمام خاص بثلاث قيم مركزية

 ، لما لها من أثر مباشر في تشكيل الوعي الإسلامي وتوجيه العمران البشري.الاجتماعي، والعلم

ويهدف هذا المبحث إلى تحليل حضور هذه القيم في التفاسير الكبرى، واستجلاء أساليب المفسرين في  

 .ترسيخها وتوجيهها بما يبين دورهم الحضاري في تلك المرحلة

 .في ترسيخ قيمة العدل الفترة الوسيطة فسري مالمطلب الأول: جهود 

لأهميته في  في الفترة الوسيطةيحتلّ العدل مكانة مركزية في البناء القرآني، وقد تنبّه المفسّرون    

وعند التأمل في تفسير الإمام  ؛اوعملي ، فعملوا على ترسيخ مفهومه نظرياإقامة العمران الإنساني

دْلِ﴾ هـ(606الرازي)ت  ع 
ْ
مُرُ بِال

ْ
أ ه  ي 

َّ
بتقرير رؤية  [00]النحل: نجده يستهلّ حديثه عن قوله تعالى: ﴿إِنَّ الل

 العدل هو التسوية بين الخلق... وهو أصل في قيام العالم وانتظام أمرهيؤكد فيها على أن كونية للعدل، 

(1). 

رد قيمة سلوكية. يحكم الكون، لا مج م فلسفي وكلامي يجعل العدل نظاماويكشف هذا القول عن فه

: أن استقامة المجتمع مرهونة باستقامة قتراب العقلي يرسّخ الرازي مبدأ حضارياومن خلال هذا الا

 العلاقات الإنسانية وفق ميزان العدل.

إلى العدل نظرة أكثر  هـ(671ثم ينتقل الفكر التفسيري إلى المغرب والأندلس، حيث ينظر القرطبي)ت 

 .(2) العدل أساس الأحكام، وبه تقوم الدول، وهو من محاسن الشريعةفيوضح أن مؤسسية، 

وفي هذا القول تتجلى الطبيعة الفقهية العملية لمدرسة الأندلس، التي رأت أنّ العدل ليس مجرد 

ويُفهم من عبارته أن  ؛فضيلة فردية، بل هو قاعدة لإدارة الحكم وتنظيم العلاقة بين الحاكم والمحكوم

 .ن الكريمآلمعاني القر  لا بمؤسسات عادلة، مما يعكس فهما سياسيا ناضجاقيم إالدول لا تست

الذي يعالج العدل من زاوية تربوية أخلاقية، إذ  هـ(623وفي سياق متصل، يبرز تفسير البيضاوي )ت 

ن يوهذا التحليل يربط ب (3)"إصلاح الظاهر والباطن، إذ به ينتظم أمر المعاش والمعاد"يرى أنّ العدل 

                                    
 150، ص20مفاتيح الغيب، جينظر:  (1)
 ,277، ص1لأحكام القرآن، جالقرطبي، الجامع ينظر:  (2)
 .112، ص5البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، جينظر:  (3)



8 
 

 .لإصلاح الضمير تجعل الإصلاح الاجتماعي انعكاسا لرؤية العدل وبين تزكية النفس، مؤسسا

العدل واجب على تظهر نزعة واقعية عملية واضحة، إذ يرى أنّ  هـ(777وعندما نصل إلى ابن كثير )ت 

 .(1) الولاة والرعية، وهو قوام الأمور وصلاح الأحوال

ز على ضرورة تطبيق العدل في  ويكشف هذا التصور عن إدراك
ّ
المفسر لتحديات عصره، حيث رك

 القضاء والإدارة والولايات، وهو ما ينسجم مع اهتمام المدرسة الدمشقية بالمنظور العملي للتشريع.

ل صورة متكاملة: فالرازي يعالج العدل من زاوية بنية الوجود، 
ّ
ومن خلال سياق هذه الأقوال تتشك

نظام الدولة، والبيضاوي من زاوية بناء الضمير، وابن كثير من زاوية الممارسة والقرطبي من زاوية 

الواقعية. وهكذا أسهم هؤلاء العلماء، من خلال مدارسهم ومناهجهم، في بناء وعي حضاري متكامل 

 يجعل العدل أساس النهضة السياسية والاجتماعية.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                    
 .751، ص2ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، جينظر:  (1)



9 
 

 .في ترسيخ قيمة التكافل الاجتماعي الوسيطة مفسري الفترةالمطلب الثاني: جهود 

بالغ الأهمية في البناء القرآني، وقد أدرك المفسرون في العصر الوسيط  تحتلّ قيمة التكافل موقعا      

أنّ المجتمع لا يستقيم إلا بروابط التضامن بين أفراده. ويبدأ الرازي بتحليل البعد الأخلاقي للتكافل، إذ 

فُسِهِمْ﴾ ه تعالى:يقول في تفسير قول
ْ
ن
 
ى أ

 
ل ثِرُون  ع 

ْ
يُؤ الإيثار نهاية درجات السخاء، وهو دليل " :[0]الحشر: ﴿و 

 . (1)"على صفاء النفس وكمال الإيمان

 وترقية الإيمان، مما يعكس منهجا تربويا ويكشف هذا القول أنّ الرازي يربط التكافل بصفاء القلب

ز على الجانب النفس ي والأخلاقي، وهو ما يميز المدرسة الشرقية التي كانت تزاوج بين العقل والتزكية.
ّ
 يرك

 أن في تفسير آيات الزكاة فهو يوضحأمّا القرطبي، فينتقل بالقيمة إلى بُعد اقتصادي اجتماعي واضح، 

 .(2) الزكاة لسدّ خلة الفقراء، ولتكون الأموال دائرة بين أهلها الله جعل

ومن خلال هذا النصّ يظهر بوضوح وعي القرطبي بدور التكافل في معالجة الفقر والتفاوت الاجتماعي. 

لاختلال التوازن  نظاما اقتصاديا مانعاإنه لا ينظر إلى الإنفاق بوصفه عبادة فردية فقط، بل بوصفه 

 الطبقي، وهي رؤية تتقاطع مع حاجات المجتمع الأندلس ي في ذلك العصر.

كانوا  وعندما نصل إلى ابن كثير، نلمس نزعة تربوية تاريخية، إذ يذكر نماذج من سلوك الصحابة

 .(3) …، ويواسون من قلّ مالهيتعاهد بعضهم بعضا

وهو بذلك يستخدم السيرة الأولى كوسيلة تعليمية لترسيخ قيمة التكافل في ذهن القارئ والمتعلم، 

 لي معيش.بنموذج عم القرآنمعاني فيربط 

تكشف عن تكامل في الجهود أسهم في صياغة مفهوم حضاري شامل  إنّ هذه الاتجاهات المختلفة     

 للتكافل، وهو ما انعكس في المؤسسات التعليمية والوقفية التي نشطت خلال تلك الفترة.

 

 

 

 

 

                                    
 .72، ص20الرازي، مفاتيح الغيب، جينظر:  (1)
 .72، ص2القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، جينظر:  (2)
 .572، 7ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، جينظر:  (3)



01 
 

 .في ترسيخ قيمة العلم والمعرفة مفسري الفترة الوسيطةالمطلب الثالث: جهود 

في  ل المفسرون في العصر الوسيط جهدا كبيرايحظى العلم بمكانة مركزية في القرآن الكريم، وقد بذ   

بنى به الحضارة الإسلامية
ُ
 منهم أنّ العلم هو الأساس الذي ت

ً
وعند النظر في تفسير  ؛إبراز منزلته، إدراكا

 عند تفسير قوله تعالى: (1) معرفةولا يُتصوّر تكليف بلا … يُهتدى به نور الرازي نجده يقرر أنّ العلم 

 ﴾
مُون 

 
عْل ذِين  ي 

َّ
وِي ال سْت  لْ ي   .[0]الزمر: ﴿ه 

للمسؤولية الأخلاقية، مما  والفلسفية التي تجعل العلم شرطا وهذا القول يعكس خلفيته الكلامية

 يعكس الطبيعة العقلية للمؤسسات التعليمية في خراسان والريّ.

 لكل خير، وبه تعرف الطاعات والمعاملات العلم أصلموضحا أن تربوية، ويقدّم القرطبي رؤية عملية 

لبناء الإنسان المكلف، ويبرز الدور التعليمي للمفسر في تكوين طلاب  يجعل العلم أساسا، فهو بذلك (2)

 الفقه والتفسير.

العلماء هم ورثة الأنبياء، مؤكدا على أن وحين نصل إلى ابن كثير تتضح مكانة العلماء كحملة رسالة، 

 .(3) وتعليمهمولا يقوم الدين إلا بعلمهم 

ويبرز هذا القول الجانب المؤسس ي للعلم، فالمفسر لا ينظر إلى العلم مجرد فضيلة فردية، بل ينظر إليه 

بوصفه وظيفة مجتمعية تقوم بها طبقة العلماء، وهي رؤية تعكس مكانة المدارس النظامية والشافعية 

 في دمشق.

ز على العلم من زاوية العق
ّ
ل والتكليف، والقرطبي من زاوية العمل والعبادة، وهكذا نرى أن الرازي رك

ل معاوابن كثير من زاوية الدور المؤسس ي للعلماء. وه
ّ
منظومة حضارية  ذه المقاربات المتنوعة تشك

 .هضة الإسلامية في الفترة الوسيطةجعلت العلم محور الن

 

 

 

 

 

 

                                    
 .23، ص26الرازي، مفاتيح الغيب، جينظر:  (1)
 .11، ص3القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، جينظر:  (2)
 .100، ص1فسير القرآن العظيم، جابن كثير، تينظر:  (3)



00 
 

 :اتمةخ

 جملة من النتائج يمكن إجمالها فيما يأتي:عن  أسفرت هذه الدراسة

تبيّن أنّ الفترة الوسيطة كانت مرحلة نضج وازدهار لعلم التفسير من حيث تنوّع مناهجه واتساع  -

 آفاقه.

 اتضح أن القرآن الكريم أسّس لمنظومة قيم حضارية كبرى أسهمت في رسم ملامح المجتمع الإسلامي.-

ل ركائز محورية في البناء الحضاري الإسلامي. -
ّ
 برز أنّ قيم العدل والتكافل والعلم تمث

ظهر أنّ المفسرين كان لهم دور جوهري في ترسيخ هذه القيم من خلال تفسيرهم وتعليمهم وإنتاجهم  -

 العلمي.

إبراز البعد الحضاري للقرآن، كلٌّ بحسب منهجه واتجاهه  دت الدراسة تكامل جهود المفسّرينأك -

 العلمي.

 في بناء الوعي الإسلامي وصناعة الحضارة. أثبت البحث أنّ التفسير ظلّ علما وظيفيا مؤثرا -

 

 

 

 التوصيات:

في المناهج —ولا سيما العدل والتكافل والعلم—ضرورة تعزيز حضور القيم القرآنية الكبرى  -

 ديثة، باعتبارها ركائز لبناء الوعي الحضاري.التعليمية الح

العناية بإحياء التراث التفسيري الوسيط ودراسته من منظور حضاري، مع إدماج محتواه في البرامج  -

 الجامعية المتخصصة.

تشجيع البحوث العلمية التي تتناول دور العلماء في تاريخ الحضارة الإسلامية، وربط ذلك بواقع -

 التعليمية المعاصرة.المؤسسات 

العمل على تفعيل القيم الحضارية المستفادة من التفسير في الواقع الاجتماعي، وفي السياسات  -

 التربوية والثقافية.

الدعوة إلى بناء جيل جديد من الباحثين يجمع بين المعرفة التفسيرية والوعي الحضاري، على خطى  -

 العلماء الأوائل.

 



02 
 

 

 

 

 

 

 جع:المصادر والمر ا

  الكريمالقرآن 

تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي سلامة، الطبعة الأولى، دار طيبة للنشر والتوزيع، ابن كثير،  -

 م.1002السعودية،  –الرياض 

أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق محمد عبد الرحمن المرعشلي، الطبعة الأولى، دار البيضاوي،  -

 م.1002لبنان،  –إحياء التراث العربي، بيروت 

الغيب )التفسير الكبير(، تحقيق دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى، دار إحياء مفاتيح الرازي، -

 م.1000لبنان،  –التراث العربي، بيروت 

الإتقان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، الهيئة المصرية السيوطي، -

 م.1077مصر،  –رة العامة للكتاب، القاه

لكتب الجامع لأحكام القرآن، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، الطبعة الثانية، دار االقرطبي،  -

 م.1067مصر،  –المصرية، القاهرة 

البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، دار المعرفة، الزركش ي،  -

 م.1022لبنان،  –بيروت 

 م.1076مصر،  –القاهرة  التفسير والمفسرون، الطبعة الرابعة، دار الكتب الحديثة،الذهبي، -

 


